
60 ANYS DEMPEUS! 
POLÍTICA I ESCOLA, 
MÉS ENLLÀ DE L’ENSENYAMENT
Recull de les ponències, 
debats i conclusions
de la 60a Escola d’Estiu





60a Escola d’Estiu                                                                                         Associació de Mestres Rosa Sensat

Títol: Conferència inaugural, “Política i escola, construir una pedagogia on el bé 
comú és la ideologia” 
Ponents: Enrique Javier Díez Gutiérrez, Mar Hurtado, Jordi Comas, Eva Sargatal 
Data: 26/06/2025 

Discurs de benvinguda  

“Benvinguts, amics i companys de professió, esteu al lloc adequat i en traureu profit. 
Esteu allà on parlem clar, on mirem als ulls. On construïm abans de destruir, on 
fomentem el diàleg. No dubteu a demanar-nos opinió, perquè després de 60 anys 
opinió en tenim, i està ben fonamentada”.  

D’aquesta manera comença la 60a Escola d’Estiu de l’Associació de Mestres Rosa 
Sensat, amb les idees clares i el pols ferm. Amb ganes d’ensenyar i d’aprendre, com 
en totes les edicions anteriors, però enguany també amb una motivació afegida. La 
necessitat d’homenatjar a tots aquells que ens han precedit, a tots aquells que van fer 
possible les 59 edicions anteriors i que avui, amb la perspectiva de seixanta anys 
d’història, reivindiquem amb èmfasi.  

A partir d’aquí, creiem que l’única i millor manera de fer possible aquest homenatge 
és treballant amb les mateixes ganes i il·lusió que tots els que han vingut darrere. 
Continuar la seva feina, agafar el testimoni i assegurar que el llegat perduri. I per a 
fer-ho, és inevitable fixar la vista enrere. Saber d'on venim.  

I és que aquest és el primer dels dos eixos que vertebren el Tema General d’enguany: 
el reconeixement del passat i de la trajectòria de l’Associació. La revisió d’aquells 
referents que ens han portat fins aquí i, sobretot, de les seves idees i dels seus 
pensaments: fonament indispensable per a continuar millorant com a mestres i com 
a persones i recordar que portem “60 anys dempeus”.  

Creiem però, que fixar el passat com a protagonista únic de la 60a Escola d’Estiu no 
és ni just ni adequat. Creiem que en un moment tan esvalotat i difícil, amb els 
discursos reaccionaris a peu de carrer i un mapa educatiu tan convuls i desordenat, 
l'Associació Rosa Sensat té més sentit que mai. Té sentit que opinem, que ens 
comprometem i que defensem la nostra ideologia. Que no deixem cap espai en blanc, 
cap casella per a ocupar. 

I és precisament això, l’actualitat, el segon eix del Tema General. Una actualitat que 
necessita renovar el debat educatiu per a convertir-lo en quelcom molt més dens i, 
sobretot, molt més polititzat.  

Més dens perquè ha d’anar molt més enllà dels continguts que s’hi ensenyen. El 
debat educatiu se centra únicament en l’ensenyament, cosa que empobreix tot el que 
passa a l’escola, que queda limitada a un centre on s’aprenen exclusivament 



60a Escola d’Estiu                                                                                         Associació de Mestres Rosa Sensat

continguts i es deixa de banda tota una xarxa de relacions i identitats que són d’una 
importància vital per aprendre a trobar un lloc de confiança a la vida. 

Més polititzat perquè educació i política són dos conceptes que van inevitablement 
de la mà. Tots sabem que viure en comunitat, com fem a les escoles, suposa prendre 
partit en moltes qüestions: l’organització dels espais, la presència o no de la 
participació, la tria del que ensenyem, la metodologia que utilitzem i, sobretot, què 
censurem i què aprovem. Totes aquestes decisions ens situen en un lloc on una 
determinada ideologia s’acomoda, una ideologia que dibuixa el futur de la societat on 
vivim.  

La 60a Escola d’Estiu, per tant, vol revisar d’on venim per reivindicar la necessitat 
d’afrontar un debat educatiu molt més ric i ampli, i ho vol fer a partir del següent 
Tema General, que serà el paraigua de dues setmanes de debat i mestratge: “60 anys 
dempeus. Política i escola: més enllà de l’ensenyament”. 

  

Conferència - Enrique Javier Díez Gutiérrez, professor i assagista 

Parlar d’educació avui no és un acte tècnic, ni un simple exercici acadèmic. És, 
profundament, un posicionament polític. No en el sentit partidista, sinó en el més 
radical del terme: polític com tot allò que afecta la vida en comú, la convivència, la 
justícia, la construcció del futur. Per això, quan algú afirma que l’educació ha de ser 
neutral, en realitat està triant bàndol: el de la reproducció de l’establert. En educació 
no hi ha neutralitat. O eduquem, o deseduquem. 

I l'establert, avui, és un ordre que ha renunciat al bé comú com a horitzó. En nom de 
l’eficiència, la competitivitat o l’ocupabilitat, estem lliurant l’escola a una lògica 
neoliberal que no només colonitza els continguts, sinó també les formes, els 
llenguatges, les relacions. Ensenyem als nostres infants a competir, a vendre’s, a 
destacar. Els parlem d’emprenedoria fins i tot quan encara juguen amb plastilina. Els 
ensenyem a establir relacions comercials abans que relacions humanes. I després ens 
preguntem per què creixen solitaris, desconnectats, frustrats. 

Però hi ha un error encara més profund, gairebé invisible: no els ensenyem a 
qüestionar-nos. Com a docents, no els permetem que ens interpel·lin. No obrim 
espais reals perquè dubtin de les nostres paraules, de les nostres decisions, de les 
nostres absències. Així, ensenyem obediència. Més encara: ensenyem submissió. On 
és la pedagogia de la desobediència civil? Com podem parlar seriosament de 
pensament crític si ni tan sols poden imaginar-se que el professor o la professora 
s’equivoquin? 



60a Escola d’Estiu                                                                                         Associació de Mestres Rosa Sensat

Si eduquem sense qüestionament, estem deseducant. I si ho fem dins aquest 
capitalisme rampant que penetra tots els racons de la quotidianitat, no ens hauria de 
sorprendre que, vint anys després, els nostres exalumnes votin opcions autoritàries. I 
això no ho dic per dir —tant de bo fos així—, sinó des de l’experiència concreta. 

Fa uns mesos vaig impartir un taller d’educació per a la igualtat en un institut de la 
muntanya lleonesa, una zona minera desindustrialitzada recentment, quan em vaig 
trobar amb tres nois de no més de dotze anys que em van dir que eren “votants” de 
Vox. I cito votants perquè ni tan sols tenien edat per votar. Això em va fer pensar: 
què hem fet malament? Què ha passat en els darrers vint anys perquè els fills dels 
miners que no fa tant llançaven pedres a la policia i es manifestaven contra la 
desindustrialització, ara parlin de “feminazis” i “rojos”? 

L’escola pública, que hauria de ser un bastió de pensament emancipador, ha estat 
moltes vegades còmplice —per acció o per omissió— d’aquest procés. Què hem fet 
aquestes dues últimes dècades per evitar que ser “antisistema” s’identifiqui avui amb 
votar l’extrema dreta? Què hem fet per aturar l’avenç d’un neofeixisme que no crida, 
però que sedueix? Queda clar que no prou. 

Perquè aquest nou neofeixisme no és una simple repetició del passat. És més 
sofisticat, més penetrant. No necessita uniformes ni desfilades: simplement 
algoritmes. I a diferència del feixisme clàssic, ha integrat el neoliberalisme al seu 
ADN. No només defensa la pàtria o la tradició; defensa, i sovint amb més força, la 
privatització, l’individualisme, el mercat com a única mesura de valor. I el més 
inquietant és que molts dels seus discursos han estat assumits també des de sectors 
progressistes. 

Un exemple: la meritocràcia. Ens l’han venuda com a justa, moderna, necessària. 
Però la meritocràcia és un ascensor on només hi caben uns pocs i, tanmateix, tots 
continuem defensant l’edifici per si algun dia aconseguim pujar-hi. És una promesa 
que manté el sistema funcionant, fins i tot quan no es compleix per a la majoria. I a 
l’escola, continuem premiant qui s’adapta, qui repeteix bé, qui no molesta. 

Mentrestant, hem perdut la batalla cultural. No és una metàfora. És una realitat que 
es juga cada dia a TikTok, a Twitch, a Instagram. En els mems, en els Reels, en els 
comentaris de YouTube. Les xarxes socials són avui l’espai principal de socialització, 
i l’hem deixat buit. L’ha ocupat l’extrema dreta, amb els seus missatges simples, 
emocionals, virals. Perquè avui dia, ens agradi o no, no s’educa només a l’aula i al 
carrer. De fet, l’aula no competeix amb l’algoritme. Però això no ens eximeix 
d’actuar. Al contrari: ens exigeix més audàcia. 

I una de les accions més urgents és parlar del que passa al món. Parlar d’actualitat a 
les aules. De com ens informem, de quines fonts fem servir, de com distingim entre 
soroll i veritat. És una realitat que joves i adults mirem el món que ens envolta amb 
eines completament diferents i cal, per tant, convertir l’aula en un nexe, en un punt 



60a Escola d’Estiu                                                                                         Associació de Mestres Rosa Sensat

intergeneracional de trobada i debat. Si no ensenyem a llegir el present, com 
pretenem formar ciutadans capaços de transformar el futur? 

A partir d’aquí proposo una idea que pot sonar provocadora: cal infantilitzar 
l’educació. No per fer-la més senzilla, sinó per tornar a l’essencial. A infantil, els 
infants estan motivats, participen, pregunten, s’impliquen. Tot el que es fa a classe 
els interessa, van a l’escola inquiets, expectants. Què passa després? Per què una 
habitació adolescent no s’assembla gens a una aula? Per què l’arrel quadrada esdevé 
un jeroglífic sense sentit? A quina pregunta vital respon aquesta arrel quadrada? 

Hem de començar preguntant-nos què necessiten els nostres nois i noies. Què els 
inquieta, què els emociona, què els mou. Des d’aquí, traçar els plans d’aprenentatge, 
construir els projectes, activar la reflexió. Si no partim del seu món, mai arribarem al 
nostre. Si no comprenem que el coneixement només esdevé significatiu quan toca la 
vida, continuarem dissenyant escoles que es buiden de sentit. 

Però no vull semblar pessimista. L’ara és un moment de resistència davant la reacció 
i tenim capacitat d’acció. Tenim la veu de l’experiència, l’escola pública com a mitjà i 
opinions vàlides i valuoses. Tenim espais com aquest. Per això porto tres propostes 
per intentar revertir una tendència preocupant, tot i que no irreversible. 

La primera és organitzar-nos mitjançant una Internacional Antifeixista en Educació. 
Igual que altres s’organitzen, es financen i teixeixen xarxes globals d’odi, nosaltres 
hem de crear xarxes d’esperança, de defensa de la democràcia, de pedagogia 
transformadora. No n’hi ha prou amb resistir: cal proposar, construir, ocupar els 
espais, però sobretot actuar des de i cap a la col·lectivitat. Cap al bé conjunt. 

Perquè la col·lectivitat està en crisi, i nosaltres som els primers culpables. Com ha de 
prosperar la col·lectivitat si ni tan sols entre nosaltres, entre el professorat, 
cooperem? Si els referents que oferim com a societat són youtubers que marxen a 
Andorra per pagar menys impostos, o futbolistes que defrauden sistemàticament 
Hisenda? Aquests són els models d’èxit que triomfen mentre nosaltres, sovint, no 
aconseguim ni cooperar amb el company de l’aula del costat. 

La segona, i aquí cito al tan estimat Pepe Mujica, és defensar la militància: “hem de 
ser més militants”. El món no canvia només amb bones intencions, sinó amb 
persones disposades a gastar la seva vida per un grapat de somnis col·lectius. Ser 
militant no és sacrificar-se en silenci, és viure amb sentit, amb coherència, amb 
alegria fins i tot en la lluita. 

La tercera és simple, però valuosa i fonamental. Educar en igualtat, en feminisme, en 
antiracisme, en antihomofòbia, en empatia, en solidaritat, en comunitat, en 
compartir, en resum: des d’una ideologia clarament antifeixista. 



60a Escola d’Estiu                                                                                         Associació de Mestres Rosa Sensat

En definitiva, educar avui és un acte profundament polític. I el repte és immens. Però 
també ho és la possibilitat. Perquè, com deia Freire, l’educació no canvia el món, 
però canvia les persones que poden canviar el món. I això comença en cada gest, en 
cada classe, en cada conversa. Si aconseguim construir una escola on el bé comú 
sigui l’horitzó, on la cooperació guanyi a la competència, on la tendresa desplaci el 
control, estarem sembrant la llavor d’un altre món possible. I això, això sí que val la 
pena. 

Títol: “Dempeus a les espatlles de gegants” 
Ponents: Carmen Agulló, Jaume Cela 
Data: 01/07/2025 

Si avui podem imaginar una escola més justa, més lliure i més compromesa, és 
perquè estem dempeus a les espatlles de gegants. Aquesta expressió, encunyada per 
Isaac Newton al segle XVII, ens recorda una cosa fonamental: només podem veure 
més enllà quan ens enfilem sobre el llegat dels que ens han precedit. En el camp de 
l’educació, aquesta metàfora esdevé una brúixola. No avancem sols ni de zero; 
avancem perquè hi ha hagut mestres, pedagogs i pensadors que han posat les 
primeres pedres. Ignorar aquest passat, especialment en una associació com Rosa 
Sensat, amb una trajectòria tan densa i rica, seria una irresponsabilitat. 

Ara bé, quan parlem de referents, cal fer una distinció necessària. D’una banda, 
tenim els grans pedagogs, els qui han pensat i escrit la pedagogia: Erasme de 
Rotterdam, Rousseau, Comenius, Maria Montessori, Rosa Sensat, Freinet, Ferrer i 
Guàrdia, Freire... Els que van bastir els fonaments sobre els quals avui se sosté 
l’escola moderna. Però no podem oblidar una altra figura essencial: la del mestre i la 
mestra d’aula. Aquells que han sabut traslladar aquestes idees a la realitat 
quotidiana, que han fet pedagogia entre pissarres gastades, horaris impossibles i 
avions de paper. Dins d’aquest grup hi ha dues generacions que mereixen un 
reconeixement especial: els mestres de la República, que van creure en l’escola com a 
eina de transformació social i van ser perseguits per això, i els mestres de la 
Transició, que en un context de manca de llibertats i de recursos, van fer possible una 
renovació dels continguts i mètodes de l’escola franquista cap a un model més 
democràtic, participatiu i arrelat a la realitat social i cultural del país, on l'infant 
tornava a situar-se al centre del procés educatiu. 

Aquest doble llegat —teòric i pràctic— ha d’estar sempre present en la formació 
inicial del professorat. I, tanmateix, ens trobem amb un problema preocupant: la 
distància creixent entre les noves generacions de mestres i aquest patrimoni 
pedagògic. Sovint, els estudiants de magisteri arriben a les pràctiques sense saber qui 
són els seus referents. Et parlen d’un pla d’estudis, d’un programa, però no poden 



60a Escola d’Estiu                                                                                         Associació de Mestres Rosa Sensat

identificar quins mestres, quines idees, quines lluites els han precedit. Aquesta 
desconnexió no és anecdòtica: és una esquerda estructural. 

Per això cal replantejar com transmetem aquest coneixement. No n’hi ha prou amb 
citar noms en un PowerPoint o fer-los memoritzar cronologies. Cal una pedagogia 
vivencial, que parteixi de l’experiència i la reflexió. Per exemple, quan demanem a 
l’alumnat universitari que entrevisti una persona educada durant la Transició i, a 
partir d’aquesta conversa, connecti amb la història de l’educació real. De sobte, 
emergeixen noms, pràctiques, mestres i contextos que no apareixen als manuals. A 
partir d’aquí, comencen les preguntes: per què aquell mestre era tan estimat? Per 
què aquell altre era tan temut? Quines pràctiques connectaven amb la realitat de 
l’alumnat i quines no? És en aquest terreny on s’activa la reflexió i es comença a 
construir una mirada crítica i compromesa. 

I és important subratllar l’adjectiu crítica. Ha de ser una perspectiva atenta, capaç i 
en cap cas ingènua, perquè cap pedagog és perfecte ni cap proposta, idea o biografia 
és exempta de contradiccions. Aquests gegants també s’equivocaven, i com deia 
Josep Fontana: “Els únics que no tenen ombra són els fantasmes”. Freinet, per 
exemple, no va caminar sol. Gran part de la seva obra és el fruit d’un diàleg constant 
amb la seva dona, Élise Freinet, també pedagoga tot i que molt menys reconeguda i 
reivindicada que el seu marit. Reconeixem, doncs, aquestes parts fosques no per 
desautoritzar-los, sinó per triar amb criteri què volem heretar.  

Perquè no necessitem ídols, sinó referents humans i complexos. La proposta del 
matrimoni Freinet, per tant, no deixa de ser poderosa: una escola oberta, 
cooperativa, amb la participació de l’alumnat, les famílies i els mestres. O la de les 
germanes Agazzi, que van desenvolupar una pedagogia sensorial amb materials 
quotidians i recuperats de casa: botons, teles, objectes reciclats… Educaven amb el 
que tenien, posant en valor allò que altres rebutjaven.  

I en l’àmbit dels Països Catalans, els noms s’acumulen i mereixen ser dits: Leonor 
Serrano, sancionada per la dictadura de Primo de Rivera i després per la de Franco; 
Francesc Galí; Maria Antònia Canals, que va revolucionar la didàctica de les 
matemàtiques; Ampar Navarro, Carme Miquel, Marta Mata, Neus Sanmartí... Tots 
ells han contribuït, des de llocs molt diferents, a dignificar la professió i repensar 
l’escola. 

Ara bé, de què ens serveixen aquests noms si no connecten amb els infants d’avui? Si 
la pedagogia no es posa al servei de les seves necessitats, cau en l’academicisme 
estèril. Per això, una de les idees que reivindiquem amb força és que “no hi ha 
gegants sense nans”. Són els infants —amb les seves preguntes, contradiccions i 
potencialitats— els qui donen sentit al pensament pedagògic. El centre de tota 
pràctica educativa han de ser ells i les seves realitats. 



60a Escola d’Estiu                                                                                         Associació de Mestres Rosa Sensat

La història de l’educació ens ha de servir, doncs, no per reverenciar el passat, sinó 
per pensar millor el present i construir amb més sentit el futur. Una història crítica, 
que no amagui silencis ni mites. Durant el franquisme, la història que s’ensenyava 
era una història manipulada: plena de mentides, secrets i silencis. No hi havia lloc 
per a la dissidència ni per a la reflexió. Això ens mostra que l’educació mai no és 
neutral. Sempre hi ha una intencionalitat política darrere de qualsevol relat que es 
presenta com a veritat. I per això, cal una història de l’educació que ens faci pensar, 
qüestionar, discutir i imaginar alternatives. 

El debat educatiu, de fet, sempre es mou entre dos extrems: la transmissió d’allò 
establert i la necessitat de canvi. L’escola es debat constantment entre mantenir allò 
que la societat considera útil i l’impuls transformador que vol trencar amb el que 
considera obsolet. Aquesta tensió no és només bona, sinó estrictament necessària, 
però el debat no pot partir del no-res. Com ja hem anat desgranant fins ara, tota 
renovació ha de sorgir de dos eixos: el coneixement dels grans referents i les 
necessitats concretes dels infants. És aquí on prenen sentit espais com les Escoles 
d’Estiu: llocs de trobada, de debat, de formació conjunta. Mestres que comparteixen 
dubtes, que posen en comú problemes reals, que assagen solucions, que tornen a 
començar cada setembre. Aquest model de formació, que combina reflexió col·lectiva 
i pràctica docent, és extremadament valuós. 

I, en aquest marc, l’Associació Rosa Sensat és més que un nom: és una institució que 
ha sabut fer d’aquest model una eina. En un moment en què molts docents arribaven 
a les aules sense saber com fer classe, Rosa Sensat va ser un punt de trobada per a 
una comunitat que sortia a buscar-se tot demanant les eines que les universitats no 
donaven o no sabien donar. 

Finalment, tots aquests referents —els clàssics, els invisibles, els quotidians— fan 
respecte. Les seves paraules i idees tenen pes, tenen densitat. Ens obliguen a revisar-
nos, a escoltar-nos, a reformular. I també ens donen força. Perquè quan una idea és 
clara, i sabem citar qui abans que nosaltres ja la va defensar, guanyem autoritat i 
legitimitat. A vegades, fins i tot, serveix per tancar alguna boca que parla més del 
compte. 

Tot això és el que ens sostenen els gegants. No perquè ells siguin més grans, sinó 
perquè ens van ajudar a aixecar-nos. I ara, si tenim la vista una mica més alta, és 
perquè ells hi són a sota. 



60a Escola d’Estiu                                                                                         Associació de Mestres Rosa Sensat

Títol: “Ciutadania i drets” 
Ponents: Pere Soler, Jaume Funes 
Data: 02/07/2025 

Hi ha una idea fonamental que ens acompanya des del començament d’aquest diàleg: 
els infants no són ciutadans del futur, són ciutadans d’ara. Des del moment que 
neixen, són part d’un sistema polític que els afecta, que pren decisions sobre les seves 
vides i, per tant, tenen dret a ser reconeguts com a subjectes polítics de ple dret. No 
ho seran "quan votin", no ho seran "quan creixin", ja ho són. Aquesta afirmació, tan 
òbvia com ignorada, hauria de fer-nos revisar profundament el paper de l’educació i 
el tipus de ciutadania que estem construint des de l’escola. 

Perquè educar per a la ciutadania no té res a veure amb instruir. No és fer una 
assignatura. És una pràctica quotidiana, transversal i profunda. No es tracta de 
transmetre un contingut, sinó ajudar a comprendre, a prendre consciència. Educar 
ciutadania és ensenyar a viure junts. I això, inevitablement, és fer política. No la 
política de partit, sinó la política entesa com la capacitat de construir un món en 
comú, d’imaginar un futur compartit. 

Per això, ser mestre no és només ensenyar: és mediar entre dues preguntes que ens 
acompanyen cada dia. En quin món vivim? I en quin món ens agradaria viure? 
Aquestes preguntes no tenen una sola resposta, i és precisament en el fet de buscar-
les —amb els infants, no per ells— on rau la força transformadora de l’educació. És 
una invitació a pensar plegats, a imaginar opcions, a posar en crisi allò que sembla 
immutable. 

La societat, però, sembla decidida a parlar només d’ensenyament, i no d’educació. Es 
parla de rendiment, de currículum, d’eficiència. Però gairebé mai d’infants, de 
vincles, de sentit. Aquesta reducció no és innocent. Quan es parla només 
d’ensenyament, s’està prioritzant la transmissió de coneixements, sovint 
desconnectats de la vida. Això converteix l’educació en un aparell neutre, acrític, 
manipulable. I això, ho sabem, no és educar. Educar és crear, és raonar, és ensenyar 
a pensar. I això incomoda. 

La pressió que rep el mestre per evitar aquest terreny d’incomoditats el porta, sovint, 
a l’autocensura. No parlar, no opinar, no incomodar. Això acaba construint un model 
escolar tecnocràtic, on la valoració s’amaga i el valor humà s’aprima. Però el valor 
d’un mestre no és repetir instruccions, sinó humanitzar vides. Ser aquella 
oportunitat significativa que, en un moment determinat, pot canviar el rumb d’un 
infant. 

I, tot i això, malgrat les limitacions i els condicionants, moltes escoles avui dia 
eduquen des d’aquesta mirada. Eduquen per a la cooperació, per a la convivència, 
per a la dignitat. No sempre són escoles mediàtiques, no acostumen a sortir als 



60a Escola d’Estiu                                                                                         Associació de Mestres Rosa Sensat

informes o als telenotícies, però existeixen. Fan una feina constant, rigorosa i 
transformadora. I massa sovint, no els ho reconeixem com caldria. 

Una altra de les grans trampes del sistema educatiu és l’obsessió i necessitat per 
mesurar-ho tot. Sota l’etiqueta d’“evidència científica” es vol validar l’educació com si 
fos una ciència exacta, quan sabem que no ho és. Quina és l’evidència científica de la 
llibertat? I de la felicitat? I de l’efecte d’una abraçada sincera en un infant que no 
dorm a les nits? Les variables humanes, emocionals i culturals són difícilment 
quantificables. I, tanmateix, són essencials. 

La mateixa educació que volem basada en drets, en justícia i en convivència, és la que 
ha de desafiar aquest model tecnocràtic. I ho ha de fer precisament perquè el sistema 
actual està més interessat a formar treballadors que a formar persones. Es volen 
individus adaptables, eficients, que encaixin en un sistema de producció. Però formar 
ciutadania vol dir una altra cosa: vol dir preparar persones per viure en comunitat. I 
la comunitat no és només “els meus”, no és només “els que pensen com jo”. És també 
l’altre, el diferent, el que pensa de forma contrària però pensa, i ho fa al meu costat 
encara que no m’agradi. 

Educar, doncs, és ensenyar que el futur només es pot construir entre tots. Perquè, 
com ens recordava una frase compartida a la sessió, “el futur s’ha de fer entre tots, 
perquè un de sol pot tirar-lo avall”. I aquest “fer-lo junts” no és una idea romàntica, 
sinó una necessitat estructural. Ens calen escoles que siguin laboratoris de 
comunitat, espais on es practiqui la justícia, on es trenqui la lògica de la competició i 
es valori el suport mutu. 

Sabem, també, que l’escola mai serà perfecta. Sempre tindrà dèficits, perquè és un 
reflex de la societat. Però l’objectiu no és la perfecció, sinó minimitzar aquests 
dèficits. Com? Garantint que tothom tingui espai, veu i oportunitats per créixer. 
Perquè aquell infant, que avui entra a l’aula amb por, demà pugui ser algú que aporta 
al conjunt i no que el fragmenta. 

L’educació per a la ciutadania no pot entendre’s sense aquest compromís. Implica 
reconèixer que vivim en un món on la desinformació i la manipulació són 
estructurals, i que la millor resposta és formar ciutadans que sàpiguen llegir, pensar, 
sospesar i actuar. I això només es pot fer des de la confiança. Des de mestres que no 
només transmeten continguts, sinó que es comprometen amb la vida dels seus 
alumnes i les omplen de sentit. 

Aquesta confiança requereix temps, espai i comunitat. L’educació no pot ser una 
empresa individual. Necessita equips, projectes compartits, implicació de famílies, 
administracions i entorns. Cal recuperar el sentit col·lectiu de l’educació: una escola 
que no es reclou, sinó que es vincula; que no exclou, sinó que convida. I, sobretot, 
que no es limita a instruir, sinó que educa per viure. 



60a Escola d’Estiu                                                                                         Associació de Mestres Rosa Sensat

En el fons, formar ciutadania és això: ajudar a construir persones que no només 
s’adaptin, sinó que s’impliquin. Que no només s’informin, sinó que s’interessin. Que 
no només obeeixin, sinó que preguntin. Educar és ensenyar a mirar el món i a no 
resignar-s’hi. A construir un futur compartit, des de la diversitat, des de la crítica, des 
de la humanitat. 

I potser sí, potser això és més difícil de mesurar. Potser no tindrà un índex en les 
proves externes ni una medalla en els rànquings. Però és el que dona sentit a la 
nostra feina. Perquè, com dèiem al principi, els infants ja són ciutadans. El que cal és 
que l’escola ho sigui també. 

Títol: “Pobresa educativa” 
Ponents: Gino Ferri i Maribel Garcia 
Data: 03/07/2025 

Parlar de pobresa educativa no és parlar només de manca de recursos materials o de 
centres deteriorats. La pobresa educativa és una realitat complexa, profunda, i sovint 
amagada sota discursos superficials sobre rendiment acadèmic. La seva arrel es troba 
en dos calaixos que s'alimenten mútuament: dins i fora de l’escola. No podem parlar 
de qualitat educativa sense mirar amb atenció l'entorn social dels infants. A 
Catalunya, 3 de cada 10 infants viuen dins del llindar de la pobresa, i 4 de cada 10 no 
tenen accés a activitats de lleure durant l’estiu. Aquestes condicions afecten de forma 
directa la seva relació amb l’aprenentatge, amb l’escola i amb les oportunitats 
futures. No són dades menors, són estructures que determinen vides. 

Tanmateix, continuem reduint el debat educatiu a les dades d’informes com PISA. 
Ens hem acostumat a mesurar el sistema educatiu a través d’indicadors que no 
reflecteixen l’educació, sinó únicament l’ensenyament de certs continguts 
quantificables. I això és extremadament perillós. L’informe PISA no avalua la 
qualitat de l’educació; avalua, amb una mirada reduccionista, la capacitat de 
reproducció d’un tipus concret de coneixement. El resultat? Una lectura que col·loca 
Catalunya per sota de comunitats autònomes com Extremadura, generant una 
sensació de fracàs educatiu completament descontextualitzada i injusta. 

El veritable indicador de qualitat educativa és la igualtat d’oportunitats. Allà on hi ha 
més desigualtat social, hi ha menys qualitat educativa. Aquesta relació no es pot 
obviar. No és per treure responsabilitats a l’escola, sinó per reconèixer la complexitat 
de la tasca educativa. No es pot demanar a l’escola que faci miracles si no s’entenen 
els condicionants socials que la travessen. 

Aquesta desigualtat es cola a les aules, i ho fa, sovint, disfressada de normalitat. Avui, 
les escoles són molt menys diverses del que haurien de ser. I aquest fet és un dels 
principals indicadors de pobresa educativa. Quan totes les criatures d’una aula 



60a Escola d’Estiu                                                                                         Associació de Mestres Rosa Sensat

comparteixen una realitat molt semblant, el relat educatiu es torna estret, pobre, 
incapaç d'obrir finestres a altres mons, altres vides. La riquesa educativa és, abans 
que res, diversitat. La diversitat en origen, llengua, cultura, capacitats o context 
social no és un repte: és un valor educatiu de primer ordre. Quan les escoles són 
diverses, la comunitat educativa aprèn a conviure, a escoltar, a mirar el món des de 
múltiples mirades. Quan no ho són, l’educació s’empetiteix. Diversitat és qualitat. I la 
segregació escolar —fruit de la concentració de desigualtats— redueix les 
expectatives, empobreix l’experiència escolar i perpetua una única mirada del món. 

Aquesta segregació es manifesta també en el que anomenem “efecte fugida”. Davant 
la presència elevada d’alumnat estranger en determinades escoles públiques, moltes 
famílies opten per portar els seus fills a escoles concertades o a centres públics amb 
projectes dissenyats expressament per atreure perfils amb més recursos. Aquesta 
elecció, sovint emparada sota el paraigua de la “lliure elecció de centre”, no és altra 
cosa que un acte de profunda irresponsabilitat social. És elitisme disfressat de 
llibertat. Transmet als infants una sèrie de prejudicis de classe i d’origen, i els priva 
de la possibilitat de créixer en entorns diversos, de trencar barreres i estereotips. 
L’educació no ha de protegir l’infant de la diferència, sinó acostumar-lo a conviure-hi 
amb respecte i curiositat. 

Cal esmentar però que hi ha alternatives. Alguns municipis han posat en marxa 
sistemes de transport escolar que permeten redistribuir la població escolar i 
fomentar la barreja social. Altres famílies estan organitzant-se en grups bombolla per 
portar els seus fills a escoles amb majoria d’alumnat d'origen estranger. Són 
iniciatives valentes, però encara insuficients. Cal una aposta política decidida per 
transformar el sistema. I això passa, entre altres mesures, per convertir l’escola 
concertada en escola pública, i per rebutjar, com a mestres i com a pares, els 
projectes que fomenten la segregació. 

També cal revisar de forma crítica les narratives dominants sobre què vol dir educar. 
L’associació entre “oportunitat” i “ensenyament de continguts específics” és un relat 
interessat, promogut per editorials i assumit per institucions. Es continua apostant 
per un model educatiu que garanteix la continuïtat d’un negoci més que no pas el 
desenvolupament integral dels infants. Educar no és omplir caps; és crear les 
condicions perquè cada infant pugui créixer, pensar, sentir i relacionar-se. 

Per això és tan valuós recuperar els quatre pilars de l’educació establerts per 
l’informe Delors: aprendre a conèixer, aprendre a fer, aprendre a viure junts i 
aprendre a ser. Quatre dimensions que no es poden aïllar. Si una escola ensenya a fer 
però no acompanya en el ser, si transmet coneixements però no ajuda a viure junts, 
està oferint una educació incompleta. I és això, també, el que empobreix. 

Aquesta mirada ampla és la que inspira el model d’educació 360 graus: una educació 
que va més enllà de l’horari lectiu i dels límits físics de l’escola. Una educació 



60a Escola d’Estiu                                                                                         Associació de Mestres Rosa Sensat

connectada amb l’entorn, amb el barri, amb les famílies, amb la cultura i el lleure. Si 
l’infant viu una realitat rica fora de l’escola, l’educació pot multiplicar el seu efecte. 
Però si la realitat és precària, desigual o invisible, l’escola ha de ser compensadora, 
no replicadora de desigualtats. 

Catalunya, cal recordar-ho, té algunes de les millors lleis educatives del món i un 
teixit social compromès. Però continuem confiant en instruments arcaics com les 
proves PISA, i continuem aplicant solucions estandarditzades a problemes 
profundament contextuals. Hem d’estar a l'altura del país que volem ser. 

I això només serà possible si deixem de confiar cegament en indicadors que no 
mesuren l’essencial. L’educació és una qüestió de justícia social. D’oportunitats reals. 
D’acompanyament. D’identitat i de relació. No és només ensenyar, és fer créixer. I 
això només passa quan hi ha temps, presència, vincle i mirada llarga. 

Les institucions, però, tenen la mirada molt curta. El canvi difícilment vindrà de dalt 
cap a baix. Cal empoderar els mestres. Fer-los conscients del poder transformador de 
les seves accions quotidianes, de les converses que inicien, de les portes que obren. 
Però també calen condicions: menys ràtios, més temps per al seguiment 
personalitzat, més reconeixement. 

La pobresa educativa no es resol amb més llibres de text ni amb més hores de 
matemàtiques. Es resol amb escoles que escolten, que acullen, que obren espais per 
pensar i imaginar. Amb mestres que es pregunten, cada dia, quin infant tenen al 
davant i què cal fer perquè pugui créixer. I amb una societat que entengui que 
l’educació no és una despesa, sinó una aposta col·lectiva per un futur més just i 
compartit. 

El debat sobre el sentit de l’educació no pot acabar mai. Perquè només allà on es 
pensa i es discuteix el món, es pot començar a canviar. 

Títol: “Progrés i retrocés” 
Ponents: Ramon Grau, José Sánchez Tortosa 
Data: 04/07/2025 

Quan es parla de progrés educatiu, sovint es fa amb una certa lleugeresa. Es dona per 
fet que tot canvi és un avenç i que tota novetat és millor que l'anterior. Però la realitat 
és més complexa. Després de la Segona Guerra Mundial, el progrés en educació 
s’equiparava a l’escolarització universal: garantir que tots els infants tinguessin accés 
a una escola, a un mestre, a una aula. Més endavant, a finals del segle XX, el 
paradigma va canviar. El repte ja no era només incloure tothom dins l’escola, sinó 
garantir uns mínims de qualitat per a tothom. I avui, en canvi, el debat ha girat 
encara més: el progrés no és només innovar, sinó com s’innova. La innovació s’ha 



60a Escola d’Estiu                                                                                         Associació de Mestres Rosa Sensat

estandarditzat, s’ha convertit en una consigna buida si no es pensa amb profunditat. 
Per tant, hem de preguntar-nos: el sistema educatiu progressa o retrocedeix? 

Per fer aquesta lectura, cal mirar enrere i entendre com han evolucionat les 
polítiques educatives des de la Transició fins avui. I cal, sobretot, entendre que tota 
política educativa és una declaració ideològica: respon a una concepció concreta de la 
infància, de l’aprenentatge, de l’escola pública i del paper de l’educació dins la 
societat. No n’hi ha cap de neutral. 

Un dels grans debats d’avui gira al voltant dels models de coneixement. D’una banda, 
el model tradicional centrat en els sabers teòrics; de l’altra, el model competencial, 
que defensa que cal anar més enllà de la simple acumulació de dades. S’ha dit, 
erròniament, que les competències menystenen els coneixements. Però el que fan, en 
realitat, és dotar-los de sentit pràctic i vital. No es tracta de saber per saber, sinó de 
saber per fer, per interpretar, per decidir, per viure. Les competències no 
substitueixen els coneixements, els actualitzen. 

Ara bé, de què serveix tenir coneixement si no se sap transmetre? Hi ha molts 
docents que dominen amb profunditat la matèria que imparteixen, però que no 
aconsegueixen connectar amb els alumnes. Saber molt d’una assignatura no és 
suficient per ser mestre. Cal saber ensenyar. I, potser, és més important saber educar 
que no pas dominar un temari. La docència és, en essència, un acte relacional. 

Aquest vincle és especialment delicat en una etapa clau: l’adolescència. Hi ha un 
divorci creixent entre el món adolescent i l’aula adolescent. Les dades són clares: 
mentre que a cinquè de primària un 74% dels alumnes se sent compromès amb 
l’escola, a tercer d’ESO aquest percentatge cau fins al 40%, i a quart, només un 33% 
manté aquest vincle. L’adolescència no hauria de ser un desert educatiu, però sovint 
ho és. La clau no és només adaptar els continguts als seus interessos (perquè llavors 
en deixaríem fora d’altres igualment importants), sinó personalitzar l’educació, fer-la 
significativa i propera, despertant curiositat i implicació. 

I per fer-ho cal, evidentment, parlar de recursos. De ràtios, de temps, de condicions 
materials i laborals. Però, sobretot, cal parlar de visió. L’educació ha de ser un servei 
per al desenvolupament de l’infant, no un obstacle, ni un filtre, ni un sistema de 
selecció encobert. I aquí, l’escola pública hi juga un paper fonamental. L’escola 
pública no només ha de garantir accés, sinó compensar allò que manca a les llars. 
Perquè no tots els infants tenen les mateixes eines ni el mateix entorn. Alguns reben 
reforç a casa, suport emocional, accés a activitats culturals. Altres, en canvi, creixen 
sense preguntes sobre què volen ser de grans, sense ajuda per fer els deures, sense 
referents ni expectatives. Si l’escola pública té mancances, aquests infants són els que 
més en surten perjudicats. 

Aquesta desigualtat es fa encara més visible amb la introducció de la tecnologia a 
l’aula. La tecnologia pot ser una eina poderosa per millorar la docència, però també 



60a Escola d’Estiu                                                                                         Associació de Mestres Rosa Sensat

pot esdevenir un perill si no se sap gestionar. És una arma de doble fulla. Ens 
trobem, per primer cop en la història, amb infants de tres o quatre anys que tenen 
accés directe a tecnologia puntera. Si no es posa límit, si no es regula aquest ús, la 
paradoxa és clara: com més tecnologia, menys educació. Cal introduir la tecnologia a 
l’aula des de la reflexió pedagògica, no des de la pressió del mercat o la inèrcia 
institucional. 

A més, en paral·lel a aquests debats, persisteix un enfocament burocràtic que sovint 
fa de l’educació un mecanisme rígid, lluny de la realitat dels infants. Hi ha una 
distància cada cop més gran entre el sistema i els seus usuaris. La personalització, 
que hauria de ser central, queda sovint relegada per la pressa, els horaris, les 
exigències d’avaluació. Per això, parlar de progrés no pot significar només parlar de 
metodologies o continguts, sinó de la capacitat del sistema per adaptar-se a les 
necessitats canviants dels infants i de la societat. 

Perquè el progrés, si ha de tenir sentit, ha d’anar vinculat a l’equitat. No pot haver-hi 
progrés si aquest només beneficia una part de l’alumnat. Innovar sense mirar a qui 
deixem enrere no és progressar, és dissimular el retrocés. L’educació ha d’ajudar-nos 
a pensar el futur col·lectivament, no a reforçar privilegis. 

Per això, quan ens preguntem si estem avançant o retrocedint, la resposta no pot ser 
binària. Cal mirar amb matisos. Sí, tenim millors eines, més estudis, més consciència 
pedagògica. Però també tenim un sistema més fragmentat, més desigual i més 
tensionat per discursos contradictoris. I, sobretot, tenim una escola adolescent que 
sovint no sap com acollir els seus adolescents. 

En definitiva, el veritable progrés serà aquell que posi al centre el dret de tot infant a 
desenvolupar-se plenament, sense condicions prèvies, sense filtres socials, sense 
barreres invisibles. El veritable progrés serà aquell que entengui l’educació com una 
eina de justícia i no com un instrument de selecció. I, sobretot, el veritable progrés 
serà aquell que miri l’infant no com un alumne a gestionar, sinó com una persona a 
acompanyar. 

Títol: “Rigor i professionalitat” 
Ponents: Fernando Hernández, Neus Sanmartí 
Data: 07/07/2025 

Parlem sovint del rigor com si fos una fórmula. Una pauta objectiva que, aplicada 
amb fermesa, garantís resultats mesurables. Però el rigor, en educació, no és una 
recepta. No és sinònim d’exigència desconnectada ni de pràctiques dures per se. El 
rigor és una actitud profunda davant de la responsabilitat d’educar. És un 
compromís intel·lectual, ètic i emocional. 



60a Escola d’Estiu                                                                                         Associació de Mestres Rosa Sensat

Ens hem proposat posar el concepte de rigor sobre la taula i despullar-lo d’etiquetes i 
malentesos. Ens ho demana una realitat complexa: avui conviuen a les escoles 
múltiples metodologies, projectes i propostes, però són totes igual de vàlides? I 
sobretot, com mesurem la seva vàlua? Sovint es diu que el model per competències 
és poc rigorós. Però aquesta afirmació ignora que, ben aplicat, el treball per 
competències requereix més capacitat analítica, més capacitat de transferència, més 
capacitat de pensar críticament. De fet, és una de les maneres més potents d’assolir 
rigor real i no aparent. 

Perquè, què vol dir ser rigorós en el món educatiu? En primer lloc, vol dir ser exigent 
amb els infants, confiar en ells, esperar el màxim dins les seves capacitats i no 
renunciar mai a cap. És no donar-los per perduts, és entendre que esperar molt d’un 
infant és estimar-lo pedagògicament. El desafiament, per a l’infant, és motor. La 
nostra confiança esdevé impuls. 

Vol dir també aprofundir, no quedar-se en la superfície. Fer activitats boniques o 
motivadores no té cap valor si no ens porta a pensar, a analitzar, a vincular 
coneixements. El rigor es troba en la pregunta del perquè del perquè. En allò que va 
més enllà de la consigna, en la capacitat de generar reflexions que no són 
automàtiques. El pensament crític i autònom no apareix sol: cal fomentar-lo, cal 
esperar-lo, cal construir-lo. 

Ser rigorós també vol dir ser coherent amb els criteris d’avaluació. Si diem que 
valorem la reflexió, no podem premiar només la repetició. Si diem que prioritzem el 
procés, no podem avaluar només el resultat final. L’avaluació ha de recollir dades 
útils, interpretables, i ha d’estar al servei de la millora, no del control. 

Així mateix, el rigor demana també adaptació a la diversitat, no uniformitat. No és 
més rigorós aquell que tracta a tothom igual, sinó aquell que ofereix els suports que 
calen perquè cada infant pugui créixer. La diversitat no és una molèstia: és una font 
de riquesa pedagògica. I la resposta a aquesta diversitat no pot ser la separació per 
nivells, sinó la convivència compartida amb ajuts diferenciats. 

Ara bé, massa sovint aquesta diversitat és mal interpretada. Quan deixem de 
proposar certs continguts o activitats a determinats infants perquè “ja sabem que no 
poden”, estem caient en una trampa molt perillosa: la ideologia del dèficit. Aquesta 
visió assumeix que l’origen social, econòmic o cultural determina les possibilitats 
d’aprenentatge, i, per tant, justifica l’empobriment de les expectatives. Però el rigor 
pedagògic no és això. El rigor és tot el contrari: és no renunciar mai a les capacitats 
d’un infant. És prioritzar, sí, però per compensar, no per rebaixar. És triar continguts 
amb sentit, adaptar-los a les necessitats específiques i acompanyar amb intel·ligència 
i respecte. 

El rigor demana també constància, responsabilitat i disciplina intel·lectual. Anar a 
escola no és només fer allò que ens agrada. També vol dir esforç, voluntat i 



60a Escola d’Estiu                                                                                         Associació de Mestres Rosa Sensat

resistència. Però això no es pot imposar a través del càstig o la pressió. El rigor, 
recordem-ho, és resultat, no causa. Si una proposta pedagògica està ben pensada, si 
està arrelada en el context i pensada per al grup, els resultats apareixen. Però aplicar 
“rigor” com a forma d’enduriment sense sentit no genera millora sinó frustració. 

De fet, sabem bé què no és rigor. No és fer coses difícils perquè semblin serioses. No 
és fomentar el càstig, la rigidesa, la repetició buida de significat. No és posar més 
deures, més exàmens, més normes, sense preguntar-nos el sentit. No és defensar que 
tot ha de ser igual per a tots, ja que l’uniformitat és còmoda però injusta. I, sobretot, 
no és desconnectar l’educació de la vida. 

En una classe rigorosa, hi ha preguntes que estimulen, respostes que busquen el 
fons, exemples que conviden a pensar. Hi ha coneixement dels sabers previs de 
l’alumnat i una adaptació real al punt de partida. I, sobretot, hi ha espai per a la 
crítica, per a la conversa, per al pensament viu. 

Ara bé, el rigor no pot néixer només de la voluntat individual. També és una 
construcció col·lectiva. La professionalitat docent es consolida en el treball en equip, 
en la transmissió entre iguals, en l’acompanyament mutu. Malauradament, la rotació 
constant de professorat, la inestabilitat i la manca de continuïtat a molts centres 
dificulten molt aquest procés. I quan no hi ha projecte comú, es perd vocació, es perd 
referència, i cada mestre acaba tancat dins del seu espai, sense xarxa ni mirall. 

Per això defensem que la vocació no s’hereta ni es pressuposa: es construeix. I es 
construeix col·lectivament. És aquí on el rigor i la professionalitat es donen la mà. El 
rigor, com la vocació, no pot ser imposat, ha de ser una necessitat interna, una 
exigència ètica. I només es pot sostenir en un entorn que l'acompanyi. 

Vivim en una època en què s’ha posat de moda canviar constantment les pràctiques 
sense revisar el pensament. Innovem perquè toca, perquè és tendència, perquè cal fer 
coses diferents. Però no sempre sabem per què innovem, ni en base a què. I això ens 
aboca a una paradoxa: fem moltes accions innovadores, però no ens aturem a pensar 
què vol dir innovar. I massa sovint, aquests canvis, aplicats de forma superficial, 
acaben anant en contra de l’origen, del sentit, del perquè educatiu. 

El rigor, per tant, és també una manera de resistir la frivolitat educativa. D’anar més 
enllà de les modes. De tornar a fer-nos preguntes profundes. De revisar les 
pràctiques, sí, però també els imaginaris. I això només ho poden fer mestres 
compromesos. 

Una escola rigorosa és aquella que pensa abans de fer. Que s’atreveix a esperar molt 
dels seus infants. Que no cau en el simplisme de les receptes ni en l’autoritarisme de 
les rutines. Que fuig de la comoditat d’un rigor fictici per abraçar el compromís d’un 
rigor real. Una escola rigorosa és una escola que no renúncia. I això, avui, és més 
revolucionari del que sembla. 



60a Escola d’Estiu                                                                                         Associació de Mestres Rosa Sensat

Títol: “Compromís i esforç” 
Ponents: Antoni Tort, Marta Venceslao 
Data: 08/07/2025 

Vivim temps en què la paraula “esforç” ha recuperat espai en el debat educatiu. Hi ha 
qui clama que hem perdut la cultura de l’esforç i que cal recuperar-la com si fos un 
tresor oblidat. Però, potser, el que hauríem de fer és preguntar-nos quin esforç 
volem. Per a què? I sobretot: per a qui? 

Reivindicar l’esforç no pot ser sinònim de tornar a un model disciplinari, exigent en 
la forma però buit de sentit. Hi ha esforços que aclaparen, que imposen, que 
tanquen. Però també hi ha esforços que alliberen, que mobilitzen, que connecten. 
L’educació hauria de construir-se sobre aquests segons. És en aquesta direcció que 
cal repensar el concepte de cultura de l’esforç. 

L’esforç, per si sol, no transforma. Només té sentit quan neix del compromís, quan 
ressona amb allò que fem, amb allò que som, amb allò que volem arribar a ser. I 
aquest compromís no pot ser una exigència unilateral. No podem demanar 
compromís als infants si nosaltres, com a mestres, no estem compromesos. El desig 
d’aprendre neix del desig d’ensenyar. És aquest vincle emocional, humà i educatiu el 
que fa créixer l’aprenentatge. 

Per això, reduir l’esforç a una simple eina d’autodisciplina és empobrir-lo. Sovint 
s’associa l’esforç amb resultats immediats i amb condicions de patiment: com més 
dolor, més èxit. Però això és un relat antic, i profundament erroni. L’esforç pot anar 
acompanyat d’alegria, d’interès, de plaer pel desafiament. El que el fa sostenible i 
transformador és justament la connexió amb el sentit. 

És aquí on l’educació torna a mostrar-se com un fet polític. L’esforç i el compromís 
no són mai neutres. Com interpretem aquests conceptes a l’aula depèn de la nostra 
mirada, dels nostres valors i, en definitiva, de la nostra posició dins del món. Hi ha 
escoles on l’esforç és resistència i esperança, i d’altres on és obediència i renúncia. 

Perquè educar no és només una acció individual. És un procés intergeneracional, que 
travessa infants i adults, mestres i famílies, comunitats senceres. Quan eduquem, 
estem transmetent molt més que coneixements: transmetem maneres de fer, valors, 
memòria, identitat. Per això no té sentit discutir si al centre de l’escola hi ha d’haver 
el nen, el mestre o la cultura. Tots tres són inseparables. És en la seva interacció on 
neix el veritable aprenentatge. 

Ara bé, en un món aparentment flonjo però en realitat molt dur, hi ha qui afirma que 
hem perdut la cultura de l’esforç. És un diagnòstic que sovint sona a lament 
nostàlgic, i fins i tot narcisista. No és que els infants d’avui no s’esforcin: és que 



60a Escola d’Estiu                                                                                         Associació de Mestres Rosa Sensat

sovint no troben espais on el seu esforç tingui sentit. I aquest és el nostre repte com a 
mestres: fer que l’exigència vagi sempre acompanyada de comprensió. L'una sense 
l’altra és ineficaç, o pitjor encara, injusta. 

També és cert que el context pesa. Hi ha propostes educatives que neixen de fora del 
món educatiu, imposades per institucions que desconeixen la realitat quotidiana de 
les aules. És per això que els mestres no poden perdre el poder de decidir dins de les 
seves escoles. L’esforç també és això: insistir, malgrat les condicions, en fer la feina el 
millor possible, perquè ningú coneix aquella classe com qui la viu cada dia. Ni el 
despatx més alt pot substituir l’experiència compartida d’un claustre compromès. 

I alhora, no podem perdre la història. Alguns discursos repeteixen que estem anant 
massa lluny, que els nostres referents, com Rosa Sensat, no aprovarien el que fem. 
Però aquests discursos obliden que ella, com tants altres gegants, també va nedar a 
contracorrent, també va defensar amb passió el dret de totes les criatures a una 
educació plena, humana i compromesa amb el seu temps. El millor homenatge que 
podem fer-los és continuar pensant l’educació des del present. 

És important entendre també que l’esforç i l’interès no són necessàriament valors 
individuals. Es poden —i sovint s’han de— construir col·lectivament. No es tracta 
d’esperar que cada infant s’automotivi com pugui, sinó de generar contextos que 
estimulin el desig, que donin sentit a l’aprenentatge, que facin veure que esforçar-se 
per saber més és també una manera de viure millor. 

I, sí, hi ha un component de lluita. Fer bé la feina, cada dia, ja és una forma de 
compromís. I sovint és un compromís invisible, poc reconegut, silenciós. Però és un 
esforç que té valor perquè és constant. És aquest compromís el que construeix 
escoles que valen la pena, on l’exigència es fa amb afecte, i la comprensió amb 
exigència. 

Potser el més revolucionari que podem fer com a mestres és recordar que l’educació 
no és una cursa, sinó un camí compartit. Un camí que només pot ser transitat amb 
esforç, sí, però també amb sentit, amb mirada i amb cura. Perquè l’esforç, com 
l’aprenentatge, només se sosté quan neix del desig de continuar caminant. 

Títol: “Diversitat social i immigració” 
Ponents: Olga Bernad, Miquel Àngel Essomba 
Data: 09/07/2025 

Educar és, avui, habitar la diversitat. Viure-la, comprendre-la i, sobretot, sostenir-la 
amb compromís. La realitat del nostre país ja no es pot entendre sense la presència, 
la història i els relats de centenars de milers de famílies nouvingudes. A l’aula, això es 
concreta en noms, rostres, llengües, mirades i processos personals que fan de cada 



60a Escola d’Estiu                                                                                         Associació de Mestres Rosa Sensat

classe un mosaic cultural i vital únic. Però, tot i que això és una evidència social i 
estadística, no sempre ho és política ni educativament. 

Cada setmana, només a la ciutat de l’Hospitalet de Llobregat, arriben entre 70 i 80 
famílies amb fills en edat escolar. I, tanmateix, aquesta realitat no forma part del 
debat públic ni ocupa el lloc que mereix en l’agenda educativa. Parlem molt 
d’acollida, però poc d’inclusió. Ens centrem a garantir l’accés a l’escolarització, però 
sovint ens oblidem del seguiment. Un infant que arriba sense conèixer la llengua pot 
necessitar cinc anys per assolir un nivell comunicatiu semblant al dels seus 
companys i, malgrat això, moltes vegades aquest infant rep suport només el primer 
curs. Una acollida real hauria de ser continuada, integral i acompanyada. 

Hi ha qui rebat aquesta mirada afirmant que la immigració fa baixar el nivell 
educatiu. Però qui diu això oblida —o decideix ignorar— que els resultats escolars 
estan molt més condicionats pel nivell socioeconòmic que per l’origen geogràfic. I és 
aquí on caldria posar el focus. Un de cada tres infants a Catalunya viu en situació de 
pobresa i aquesta és la dada que ens hauria d’incomodar i que condiciona 
verdaderament els resultats acadèmics, no pas la llengua materna dels alumnes. 

Per això diem que un sistema educatiu és eficaç quan és capaç de corregir 
desigualtats dins l’escola. Però, ens hem de preguntar: hi ha una voluntat real 
d’assolir aquesta eficiència? Perquè corregir desigualtats no és només adaptar 
materials, sinó repensar l’escola com un espai de drets, i això no pot recaure 
exclusivament en els centres educatius. 

Cal pensar en clau de xarxa. Les escoles no poden —ni han de— actuar soles. Han de 
poder comptar amb la complicitat d’altres agents: serveis socials, ajuntaments, 
entitats de barri, professionals de la salut, mediadors culturals… Un exemple 
inspirador és el d’una escola de Santa Coloma de Gramenet que, en veure la 
desconnexió de les famílies amb el barri, va convocar trobades amb entitats socials 
locals: sindicats d’habitatge, serveis de beques, suport legal, ajudes al lleure… tot un 
seguit de serveis que les famílies no coneixien però tenien a l’abast. I això també és 
fer escola. Això també és educar. 

De fet, el lleure és un dels espais on la segregació social es fa més evident. Massa 
infants no hi tenen accés i, tanmateix, sabem que el lleure és un espai educatiu de 
primer ordre. Per això proposem que tots els infants del país tinguin, per dret, com a 
mínim 15 dies de lleure gratuït a l’any. Perquè la igualtat d’oportunitats no es 
construeix només dins les aules, sinó també als patis, als casals, als campaments, a la 
vida quotidiana compartida. 

Però parlar d’inclusió avui implica també posicionar-se davant dels discursos 
excloents que han anat guanyant presència —i legitimitat— als espais públics, i fins i 
tot als claustres. Ens preocupa el retrocés d’alguns sectors del professorat, que han 
assumit com a “normals” determinades actituds i expressions xenòfobes. Aquestes 



60a Escola d’Estiu                                                                                         Associació de Mestres Rosa Sensat

actituds, a vegades subtils i diluïdes, es filtren en la pràctica docent, en les 
expectatives, en les mirades. Cal tenir el coratge de visibilitzar-les, confrontar-les i 
combatre-les. Perquè no hi ha neutralitat possible quan parlem del dret de tots els 
infants a ser educats en igualtat de condicions. 

Com ho fem? Amb escoles obertes, permeables, acollidores. Escoltant. Teixint 
aliances. Obrint les portes a les famílies, a les entitats, als professionals externs. I 
també promovent canvis legals profunds, com el dret de les persones sense 
nacionalitat espanyola a exercir com a docents. Per què no tenim referents 
racialitzats a les escoles? Per què els infants no poden veure's representats en qui els 
educa? Aquesta manca de diversitat al cos docent no és casual, és estructural. I es 
tradueix en una escola més pobra, més limitada, més monocroma. 

S’han creat iniciatives, com els grups singulars o bombolla, per afavorir la barreja i la 
diversitat, però sovint veiem com fracassen. No perquè no siguin bones idees, perquè 
ho són, sinó perquè les institucions no fan seguiment, no acompanyen. Una vegada 
creats, se’n desentenen. I és precisament en la quotidianitat —quan surten les 
dificultats, els malentesos, les diferències— que més caldria suport, presència i 
implicació política que garantís el benestar i bon funcionament tant d’aquestes 
dinàmiques com dels infants que les integren. 

També cal revisar com vivim, com a docents, l’arribada de nous alumnes. Sovint ens 
desesperem pensant que tornem a començar de zero, un any més. Però cal 
reconciliar-nos amb aquesta idea: sí, sempre comencem de zero, perquè cada infant 
és nou, però mai comencem realment de zero, perquè cada promoció ens aporta una 
experiència, una saviesa, un bagatge que traslladem als següents. 

Finalment, hi ha temes invisibilitzats però fonamentals, com la salut mental dels 
infants migrants. Parlem poc del dol migratori, del sentiment de pèrdua, del fet que 
molts infants no volen haver marxat del seu país i arrosseguen una nostàlgia que no 
s’expressa, però que pesa. Educar també és acompanyar aquests dols. Donar-los 
espai, nom, reconeixement. No només acollir cossos, sinó també històries. 

Educar, doncs, és fer de l’escola un espai de justícia. No en teoria, sinó en pràctica. 
Un espai on la diversitat no s’administra, sinó que es valora. Un espai on no es 
demana assimilació, sinó participació. On el dret a ser diferent no sigui un obstacle, 
sinó una condició. 



60a Escola d’Estiu                                                                                         Associació de Mestres Rosa Sensat

Títol: “El paper dels mitjans de comunicació en la configuració del debat educatiu” 
Ponents: Àlex Letosa, Jordi Navarro, Ignasi Aragay, Ivanna Vallespín, Pau 
Sobreroca, Betlem Cuesta 
Data: 10/07/2025 

L’educació no és només allò que passa dins de les aules. És, també, tot el que se’n 
diu, el que se’n pensa, el que s’hi projecta. Per això, quan parlem d’educació, 
inevitablement parlem de relat. I el relat, en una societat com la nostra, es construeix 
—en bona part— des dels mitjans de comunicació. La seva influència no és neutra ni 
menor: configuren l’imaginari col·lectiu, condicionen el debat públic i, sovint, 
legitimen o deslegitimen pràctiques educatives segons l’enfocament des d’on 
s’expliquen. 

Però, què expliquen realment els mitjans quan parlen d’educació? I, sobretot, com ho 
fan? És habitual trobar titulars catastrofistes, informes que anuncien el suposat 
declivi del sistema educatiu, declaracions inflamades i lectures reduccionistes que 
fan de l’educació una moneda de canvi política. Es parla de fracàs, de rendiment, de 
caiguda de nivells. Es comparen països, comunitats, escoles. S’utilitzen dades com si 
fossin veritats absolutes, ignorants del context, de les vides i de les desigualtats. Però 
gairebé mai es parla de què és educar en profunditat. Gairebé mai es posa el focus en 
la quotidianitat invisible d’aquells que cada dia fan escola. 

I quan el debat educatiu se simplifica, perd gran part de la seva funcionalitat. I 
aquest és el gran risc. Quan només es parla de resultats acadèmics, s’esborren totes 
les altres dimensions de l’educació: la relacional, l’emocional, la comunitària, la 
crítica. Educar no és ensenyar a llegir, sumar o identificar conjunts. Educar és 
generar espais de sentit, d’arrelament i de transformació. És acompanyar processos 
vitals, sembrar preguntes i construir vincles. Això no surt als rànquings, però és el 
que fa que una escola sigui una escola. 

La mirada dels mitjans, per tant, no pot ser superficial. No pot reduir la complexitat 
educativa a una nota, a una estadística o a un titular cridaner. Calen relats que 
s’atreveixin a explicar les ombres i les llums. Que donin veu a les mestres que, des de 
fa dècades, sostenen projectes compromesos en contextos de màxima complexitat. 
Que expliquin com és fer escola en un entorn marcat per la pobresa, la diversitat, la 
incertesa. Que mostrin que, sovint, l’èxit no és un 10 a matemàtiques, sinó que un 
infant entri per primera vegada en una aula i senti que aquell espai també és seu. 

Tanmateix, no n’hi ha prou amb diagnosticar. També cal projectar. Quan informem 
sobre educació, hauríem d’incloure, sempre, la pregunta: “quines eines estem 
oferint?”. No només cal descriure el problema, sinó apuntar camins. Si només 
expliquem què falla i no qui ho pot arreglar ni com, ens aboquem a buscar culpables. 
I el que cal és entendre que la responsabilitat és col·lectiva: compartida, diversa, però 



60a Escola d’Estiu                                                                                         Associació de Mestres Rosa Sensat

compartida. Ens cal més informació sobre el com i el qui. Més anàlisi del que ja està 
funcionant, del que va bé i cal reivindicar. 

El context familiar, per exemple, explica entre un 50 i un 80% dels resultats 
educatius i aquesta dada sovint no apareix als titulars. Tampoc es visibilitza que, 
malgrat aquestes desigualtats estructurals, hi ha escoles que resisteixen, que 
reinventen, que superen totes les expectatives. Aquestes històries, on són? 

Com ja hem dit abans la responsabilitat és compartida i nosaltres, com a lectors, 
estem anant cap a certes dinàmiques mediàtiques que cal evitar i que tampoc ajuden 
a construir un debat educatiu ric i complex. Ens informem, cada cop més, a través de 
canals poc rigorosos, amb dades esbiaixades, que reprodueixen prejudicis i 
alimenten discursos fàcils. És fonamental recuperar la connexió amb el bon 
periodisme. Amb els mitjans que contrasten, que escolten, que busquen. I a tot això 
cal afegir que els mateixos professionals denuncien que, sovint, les dades que els 
arriben des del Departament ja venen contaminades amb connotacions negatives. És 
difícil fer una lectura serena si el punt de partida ja és una alarma. 

I és curiós, també, que mentre critiquem la manca de rigor en el consum 
d’informació, això no apareix a les proves educatives internacionals. Les PISA, per 
exemple, no avaluen la relació dels infants amb els mitjans. No els pregunten què 
llegeixen, com contrasten, si saben identificar fonts fiables. Però després els 
demanem, com a ciutadans, que prenguin decisions responsables i informades. 
Potser el problema no és només què ensenyem, sinó què valorem. 

Ara bé, el món educatiu tampoc pot limitar-se a assenyalar els altres. Cal autocrítica. 
L’escola no pot excusar-se eternament en els factors externs. Ha d’interpel·lar-se, 
revisar-se, preguntar-se si està oferint realment un espai de pensament crític, de 
debat informat, d’educació mediàtica. A moltes escoles, encara hi falten periodistes, 
comunicadors, experts que ajudin infants i joves a entendre el món on viuen. I si 
diem que parlem d’educació, parlem també de com s’informa, de com es dialoga, de 
com es pensa. 

Parlar d’educació, doncs, no és parlar només de resultats. És parlar de com volem 
educar les noves generacions. I el fet que es parli tant d’educació ja és, en si mateix, 
una bona notícia. Mostra que el debat està viu, que les preguntes són obertes, que hi 
ha ganes de repensar-ho tot. 

Ara bé, també cal revisar qui parla i des d’on. Les tertúlies, les entrevistes, els espais 
d’opinió haurien d’incloure, sempre, mestres en actiu. Veus vives i connectades amb 
l’aula. També cal escoltar els infants i els joves, donar-los veu. És molt irresponsable, 
i egoista, parlar del present d’una generació sense tenir-la en compte. I és que sovint 
sorprenen. Com aquella taula rodona a la Cadena Ser, amb sis adolescents parlant de 
l’ús del mòbil amb una lucidesa que desmunta molts prejudicis. Ens queixem que 



60a Escola d’Estiu                                                                                         Associació de Mestres Rosa Sensat

estan massa enganxats a la pantalla, però i nosaltres? ¿No hi estem també, de forma 
constant? La crítica ha de ser compartida. I el relat, matisat. 

També cal més presència dels mitjans en espais com l’Escola d’Estiu de Rosa Sensat. 
Enguany, hi han participat més de 450 mestres durant dues setmanes, compartint 
coneixement, experiències i compromís. I només hi ha anat un mitjà. Aquestes són 
les iniciatives que caldria fer visibles. No com a exemple d’excel·lència, sinó com a 
mostra viva d’un sistema i un col·lectiu que vol repensar-se i que dedica les poques 
estones lliures a fer-ho.  

"Però fer veure que no passa res accelera el que no vols que passi". Ho deia Carles 
Capdevila i no li faltava raó. Cal enfrontar els problemes de cara, posar-los nom, 
mirar-los amb rigor i compromís. Perquè el relat pessimista i fosc no només no 
ajuda: fa mal. Genera impotència, desmobilitza, provoca autocensura en el 
professorat. Ens fa creure que res no canviarà, i per tant que res no val la pena. Per 
això, els mestres hem de fer soroll. Amb veu clara, amb arguments, amb dades, amb 
històries. 

I els mitjans, lluny de ser enemics, poden i han de ser aliats. No es tracta de buscar 
culpables, sinó de construir plegats. Mestres i mitjans compartim una 
responsabilitat: posar llum sobre allò que passa, fer-ho visible, narrar-ho amb 
justícia. El relat educatiu ha de ser coral, plural, valent. I això només és possible si 
trenquem les inèrcies i sortim de les trinxeres. 

Les PISA no estan malament. Ens alerten, ens diuen “ep, que passa alguna cosa”. 
Però aquest crit només té sentit si ens convida a pensar i no a culpabilitzar. Si obre la 
porta al debat i no al càstig. Si serveix per reconstruir, no per assenyalar. El soroll 
que volem fer no és el del retret, sinó el de la proposta. El d’una escola que, lluny de 
resignar-se, vol fer-se escoltar. 

Tancament  

Després de dues setmanes d’intercanvis intensos, reflexions compartides i més de 
450 mestres implicats, la 60a Escola d’Estiu de Rosa Sensat arriba al seu final. I ho fa 
amb una convicció renovada: l’educació és, i ha de ser, una paraula plena. Plena de 
vida, de compromís, de complexitat i d’esperança. Han estat dies per escoltar, per 
mirar-se, per preguntar-se. Per reconèixer-se en l’altre i per desafiar les pròpies 
certeses. Hem parlat de rigor, d’esforç, d’inclusió, de desigualtats, de mitjans de 
comunicació i de responsabilitat col·lectiva. Hem defensat que educar és fer política, 
però també fer comunitat. Que no hi ha educació sense afecte, sense compromís, 
sense mirada crítica. Aquest tancament no és un punt final. És un punt i seguit. És 
una invitació a seguir pensant, a seguir posant-se dempeus. A seguir parlant 
d’educació, amb profunditat i amb veus plurals. Perquè educar no és només una 
feina. És un acte de resistència, una aposta pel futur, una manera de cuidar el món. 



60a Escola d’Estiu                                                                                         Associació de Mestres Rosa Sensat

PROPOSTES D’ IDEES PEL DECÀLEG D’IDEES 

1. El bé comú com a l'horitzó de l’educació. 

2. Una formació inicial que es basi en el diàleg entre teoria i pràctica i que generi 
una actitud crítica i reflexiva en el futurs mestres. 

3. En educació, no necessitem ídols, sinó referents i pràctiques reals i complexes. 

4. Educar ciutadania és ensenyar a viure junts, és fer política, entesa com la 
capacitat de construir un món en comú, d’imaginar un futur compartit. 

5. Educar és ensenyar que el futur només es pot construir entre tots 

6. Educar és ensenyar a mirar el món i a no resignar-s’hi. A construir un futur 
compartit, des de la diversitat, des de la crítica, des de la humanitat. 

7. El veritable indicador de qualitat educativa és la igualtat d’oportunitats 

8. La riquesa educativa és diversitat, d’origen, llengua, cultura, capacitats o 
context social. Diversitat és qualitat. I la segregació escolar —fruit de la 
concentració de desigualtats— redueix les expectatives, empobreix 
l’experiència escolar i perpetua una única mirada del món. 

9. L’educació no ha de protegir l’infant de la diferència, sinó acostumar-lo a 
conviure-hi amb respecte i curiositat. 

10.L’educació és una qüestió de justícia social. D’oportunitats reals. 
D’acompanyament. D’identitat i de relació. No és només ensenyar, és fer 
créixer. I això només passa quan hi ha temps, presència, vincle i mirada llarga. 

11. La pobresa educativa es resol amb escoles que escolten, que acullen, que 
obren espais per pensar i imaginar. Amb mestres que es pregunten, cada dia, 
quin infant tenen al davant i què cal fer perquè pugui créixer. I amb una 
societat que entengui que l’educació no és una despesa, sinó una aposta 
col·lectiva per un futur més just i compartit. 

12.Parlar de progrés no pot significar només parlar de metodologies o continguts, 
sinó de la capacitat del sistema per adaptar-se a les necessitats canviants dels 
infants i de la societat. El progrés té sentit quan està vinculat a l’equitat, 
posant al centre el dret de tot infant a desenvolupar-se plenament, sense 
condicions prèvies, sense filtres socials, sense barreres invisibles 

13.El rigor és una actitud profunda davant de la responsabilitat d’educar on 
s’estableix un compromís intel·lectual, ètic i emocional. 



60a Escola d’Estiu                                                                                         Associació de Mestres Rosa Sensat

14.El desafiament, per a l’infant, és motor. La nostra confiança esdevé impuls. 

15.El pensament crític i autònom no apareix sol: cal fomentar-lo, cal esperar-lo, 
cal construir-lo. 

16.El rigor demana adaptació a la diversitat, entesa com a font de riquesa 
pedagògica, a la que cal donar resposta a través de la convivència compartida 
amb ajuts diferenciats. 

17.El rigor no pot néixer només de la voluntat individual, sinó també d’una 
construcció col·lectiva. 

18.El rigor és també una manera de resistir la frivolitat educativa. D’anar més 
enllà de les modes. De tornar a fer-nos preguntes profundes. De revisar les 
pràctiques i els imaginaris.  

19.L’esforç, per si sol, no transforma. Només té sentit quan neix d’un compromís 
compartit dels alumnes i dels mestres El desig d’aprendre neix del desig 
d’ensenyar.  

20.El que fa sostenible i transformador l’esforç és justament la connexió amb el 
sentit, de forma que cal generar contextos que estimulin el desig, que donin 
sentit a l’aprenentatge, que facin veure que esforçar-se per saber més és també 
una manera de viure millor. 

21.Educar és, avui, habitar la diversitat, és viure-la, comprendre-la i, sobretot, 
sostenir-la amb compromís. 

22.Un sistema educatiu és eficaç quan és capaç de corregir desigualtats dins 
l’escola. Anar més enllà de l’adaptació de materials. Cal repensar l’escola com 
un espai de drets, i això no pot recaure exclusivament en els centres educatius, 
sinó en un plantejament de xarxa corresponsable. 

23.Educar és fer de l’escola un espai de justícia. No en teoria, sinó en pràctica. Un 
espai on la diversitat no s’administra, sinó que es valora. Un espai on no es 
demana assimilació, sinó participació. On el dret a ser diferent no sigui un 
obstacle, sinó una condició. 

24.Tenim la responsabilitat compartida de crear un relat de justícia social en què 
educar sigui generar espais de sentit, d’arrelament i de transformació, 
acompanyar processos vitals, sembrar preguntes i construir vincles.  

25.L’escola ha d’interpel·lar-se, revisar-se, preguntar-se si està oferint realment 
un espai de pensament crític, de debat informat, d’educació mediàtica.



Associació de Mestres Rosa Sensat
Av. de les Drassanes, 3 - 08001 Barcelona

associacio@rosasensat.org
www.rosasensat.org


	Tancament

